
Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Pendidikan Islam (JIPPI) 
https://jurnal.maziyatulilmi.com 

25 

 

Karakteristik Ajaran Islam 

Abdul Muid,1 Ahmad Kholishin2 

Abdul11muid@gmail.com  kholisinahmad3@gmail.com  

Abstrak 

Diskursus mengenai distingsi ajaran Islam senantiasa berpijak pada orisinalitas sumber primer, 

yakni Al-Qur'an dan Sunnah, sebagai peta jalan eksistensial yang bersifat komprehensif. Kajian 

ini bertujuan untuk membedah secara filosofis dan teoretis atribut fundamental Islam yang 

merepresentasikan integrasi antara dimensi rabbaniyah (teosentrisitas) dan insaniyah 

(antroposentrisitas). Dengan mengadopsi metodologi kualitatif berbasis studi literatur, artikel 

ini mengeksplorasi manifestasi prinsip universalitas, ekulibrium (wasathiyah), serta 

fleksibilitas doktrinal dalam merespons dinamika zaman. Analisis ini mengungkapkan bahwa 

Islam memosisikan rasionalitas manusia dalam hierarki yang proporsional guna mengonstruksi 

tatanan moralitas yang luhur, sekaligus menyelaraskan orientasi profan dan sakral. Temuan 

penelitian menegaskan bahwa watak ajaran yang moderat dan adaptif merupakan determinan 

utama relevansi Islam dalam berbagai konfigurasi sosial-kultural, yang pada akhirnya 

memproyeksikan tatanan kehidupan yang harmonis serta pencapaian eskatologis yang hakiki. 

Kata Kunci: Karakteristik Islam, Epistemologi Wasathiyah, Universalitas Ajaran. 

Abstract 

The discourse on the distinctive hallmarks of Islamic teachings consistently pivots on the 

primordial authenticity of the Qur’an and Sunnah, serving as a comprehensive existential 

roadmap for humanity. This study aims to philosophically and theoretically dissect the 

fundamental attributes of Islam, which represent a sophisticated integration between 

rabbaniyah (theocentricity) and insaniyah (anthropocentricity). Utilizing a qualitative-

descriptive methodology supported by extensive library research, this paper explores the 

manifestations of universality, equilibrium (wasathiyah), and doctrinal flexibility in 

responding to contemporary temporal dynamics. The analysis reveals that Islam positions 

human rationality within a proportional hierarchy to construct a sublime moral order, 

effectively harmonizing profane pursuits with sacral orientations. The research findings 

emphasize that the moderate and adaptive nature of these teachings is a primary determinant 

of Islam’s relevance across diverse socio-cultural configurations, ultimately projecting a 

harmonious life structure and the attainment of quintessential eschatological fulfillment. 

Keywords: Islamic Characteristics, Wasathiyah Epistemology, Universality. 

  

 
1 Abdul Muid adalah Dosen Pascasarjana, (S2, S1), Universitas Qomaruddin Bungah Gresik. 
2 Mahasiswa Universitas Qomaruddin Bungah Gresik 

mailto:Abdul11muid@gmail.com
mailto:kholisinahmad3@gmail.com


Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Pendidikan Islam (JIPPI) 
https://jurnal.maziyatulilmi.com 

26 

 

PENDAHULUAN 

Eksistensi agama dalam panggung sejarah peradaban senantiasa membawa distingsi 

doktrinal yang bersifat unik dan partikular. Dalam diskursus kontemporer, Islam diproyeksikan 

sebagai tatanan nilai yang mampu memberikan resolusi terhadap fragmentasi global dan krisis 

multidimensional yang melanda tatanan sosial dunia. Fenomena krisis global yang persisten 

menuntut adanya paradigma alternatif yang bersifat integratif. Dalam konteks ini, karakterisasi 

ajaran Islam memiliki spektrum yang sangat luas dan inklusif, mencakup seluruh dimensi 

eksistensial manusia, mulai dari aspek eskatologis hingga problematika sosiopolitik. 

Secara epistemologis, karakteristik ajaran Islam tidak berdiri di atas ruang kosong, melainkan 

berjangkar pada otoritas absolut Al-Qur'an dan Al-Hadits sebagai sumber kebenaran perennial. 

Islam mengonstruksi sebuah peradaban melalui integrasi harmonis antara sains, kebudayaan, 

sosio-ekonomi, hingga politik yang bersifat lintas zaman (trans-temporal). Setiap entitas 

kehidupan dalam perspektif Islam diberikan muatan nilai (value-laden) yang bertujuan pada 

kemaslahatan universal (rahmatan lil 'alamin). Oleh karena itu, memahami karakteristik Islam 

berarti membedah struktur fundamental yang mengatur interaksi manusia dengan Pencipta, 

sesama makhluk, dan alam semesta secara proporsional. Signifikansi ajaran ini terletak pada 

kemampuannya untuk tetap relevan dalam menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan 

orisinalitas prinsipilnya. 

 

PEMBAHASAN 

A. Ontologi dan Konseptualisasi Karakteristik Ajaran Islam dalam Diskursus Filsafat 

Pendidikan 

Secara ontologis, karakteristik ajaran Islam bukanlah sekadar atribut sosiologis yang 

menempel secara artifisial, melainkan representasi dari hakikat kebenaran yang bersumber dari 

Wahyu. Dalam diskursus filsafat pendidikan, karakteristik ini dipahami melalui lensa Islamic 

Worldview (Pandangan Alam Islam), sebuah kerangka metafisika yang mendasari bagaimana 

seorang Muslim memaknai eksistensi diri, alam, dan Tuhan.3 

Konseptualisasi ini membedakan Islam secara diametral dari sistem pendidikan sekular yang 

memisahkan otoritas transendental dari realitas empiris. Landasan ontologis ini berpijak pada 

prinsip bahwa ilmu pengetahuan tidaklah bebas nilai (value-free), melainkan terikat pada nilai-

nilai ketuhanan (value-laden). Menurut Dr. Hambali, karakteristik ajaran Islam merupakan 

hasil dialektika yang harmonis antara nalar manusia dan otoritas teks suci.4 

Dalam konteks pendidikan, hal ini berimplikasi pada pembentukan "Adab" di atas "Keahlian". 

Jika pendidikan Barat menitikberatkan pada transfer of knowledge untuk menciptakan manusia 

yang produktif secara material, maka ontologi pendidikan Islam bertujuan untuk melakukan 

transfer of values guna membentuk manusia paripurna (insan kamil). 

Lebih jauh lagi, konseptualisasi karakteristik Islam mencakup integritas antara dimensi thabat 

(tetap) dan murunah (elastis). Pengertian ini memberikan ruang bagi Islam untuk tetap 

memegang teguh prinsip-prinsip absolut (seperti tauhid dan keadilan), namun tetap adaptif 

 
3 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Prolegomena to the Metaphysics of Islam (Kuala Lumpur: ISTAC, 1995), 
hlm. 15. 
4 Hambali, Filsafat Ilmu Islam dan Barat: Dialektika, Sejarah, dan Epistemologi (Malang: Madani Media, 2021), 
hlm. 82. 



Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Pendidikan Islam (JIPPI) 
https://jurnal.maziyatulilmi.com 

27 

 

terhadap perkembangan sains dan teknologi.5 Karakteristik ini menjadi benteng epistemologis 

agar pendidikan Islam tidak terjebak dalam stagnasi tradisionalisme maupun liberalisme yang 

kebablasan. 

Dalam perspektif yang lebih spesifik, ontologi karakteristik Islam berpijak pada konsep 

(Tauhidullah) sebagai pusat gravitasi ilmu pengetahuan. Konseptualisasi ini memandang 

bahwa tidak ada pemisahan antara subjek yang mengetahui (the knower) dan objek yang 

diketahui (the known), karena keduanya berada di bawah payung penciptaan Ilahi. Hal ini 

sangat kontras dengan ontologi Barat yang terjebak dalam dualisme Kartesian—pemisahan 

antara materi dan roh, atau antara sains dan nilai.6 

Karakteristik Islam secara ontologis juga mencakup dimensi Teleologis. Artinya, ilmu dalam 

Islam memiliki tujuan akhir (ghayah) yang jelas, yaitu pengabdian kepada Allah. Pendidikan 

tidak hanya dipandang sebagai alat transformasi sosial-ekonomi (sebagaimana teori 

fungsionalisme Barat), tetapi sebagai sarana penyucian jiwa (tazkiyatun nafs). Al-Ghazali 

dalam Ihya’ Ulumuddin menegaskan bahwa karakteristik ilmu yang bermanfaat adalah ilmu 

yang mendekatkan pemiliknya kepada akhirat, bukan sekadar kemahiran retorika atau 

penguasaan materi duniawi semata.7 

B. Tipologi Fundamental Ajaran Islam: Distingsi Nilai dan Implikasi Metodologis 

Tipologi karakteristik Islam mencerminkan keunikan sistem nilai yang tidak dimiliki 

oleh kepercayaan global lainnya. Distingsi ini dapat diklasifikasikan ke dalam beberapa pilar 

fundamental sebagai berikut: 

1. Rabbaniyah (Theocentricity) 

Karakteristik utama yang membedakan Islam adalah sifatnya yang Rabbaniyah, yakni 

semua aspek kehidupan berorientasi dan bersumber dari Allah SWT. Dalam sistem 

kepercayaan lain, Sering kali terjadi dikotomi antara yang sakral dan profan. Namun, dalam 

Islam, aktivitas keilmuan dan sosial adalah bentuk ibadah (pengabdian) kepada Sang Pencipta.8 

mplikasi metodologisnya adalah penerapan kurikulum yang mengintegrasikan ayat-ayat 

Qauliyah (teks) dan Kauniyah (fenomena alam) secara simultan. 

Distingsi pertama terletak pada dimensi Rabbaniyah. Secara teoretis, Islam memiliki karakter 

Mashdariyyah, yakni sumber hukumnya (Al-Qur’an) bersifat purely divine tanpa intervensi 

tangan manusia dalam teksnya. Ini berbeda dengan banyak sistem kepercayaan global yang 

sumbernya telah mengalami proses historisitas manusiawi yang sangat tebal.9 

Dalam pendidikan, pilar ini melahirkan metodologi yang disebut Metode Tauhid. 

Implikasinya, ilmu pengetahuan bukan hanya untuk memuaskan rasa ingin tahu 

(intelektualisme murni), melainkan sebagai sarana untuk merealisasikan kehendak Tuhan di 

 
5 Yusuf al-Qardhawi, Al-Khashais al-Ammah lil Islam (Kairo: Maktabah Wahbah, 2017), hlm. 45. 
6 Seyyed Hossein Nasr, The Need for a Sacred Science (New York: State University of New York Press, 1993), 
hlm. 34. 
7 Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin, terj. Moh. Zuhri (Semarang: Asy-Syifa, 1992), Jilid 1, hlm. 56. 
8 Mulyadhi Kartanegara, Menyibak Tirai Keajiban: Epistemologi Islam (Bandung: Mizan, 2003), hlm. 110. 
9 Muhammad Yusuf Musa, Al-Islam: Haqiqatuhu wa Atharuhu fi al-Madaniyyah (Kairo: Dar al-Ma'arif, 1990), 
hlm. 72. 



Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Pendidikan Islam (JIPPI) 
https://jurnal.maziyatulilmi.com 

28 

 

muka bumi. Dr. Hambali menegaskan bahwa tanpa pilar Rabbaniyah, ilmu pengetahuan akan 

kehilangan ruh moralnya dan cenderung menjadi destruktif.10 

2. Al-Wasathiyah (Equilibrium and Moderation) 

Islam memosisikan diri sebagai Ummatan Wasathan, yang secara metodologis berarti 

menolak segala bentuk ekstremitas. Karakteristik ini menciptakan keseimbangan antara hak 

individu dan kewajiban sosial, serta antara kebutuhan jasmani dan rohani.11 Dalam dunia 

pendidikan, moderasi ini mewujud pada keseimbangan penggunaan otoritas akal (Burhani) dan 

kejernihan intuisi (Irfani), sehingga ilmu yang dihasilkan tidak hanya logis secara rasional 

tetapi juga memberikan kedamaian spiritual. 

Karakteristik Syumul (komprehensif) dalam Islam melampaui konsep totalitarianisme politik 

maupun holisme sekular. Islam mengatur spektrum kehidupan dari mikroskopis (adab 

personal) hingga makroskopis (tata laksana negara dan lingkungan). 

Distingsi nilai di sini adalah Ketiadaan Dikotomi. Islam menolak pemisahan antara urusan 

privat dan publik, atau antara sains dan etik. Dalam diskursus filsafat, ini disebut sebagai Unity 

of Knowledge. Al-Faruqi menyebut tipologi ini sebagai basis untuk melakukan Islamisasi ilmu 

pengetahuan, di mana setiap cabang ilmu (fisika, ekonomi, sosiologi) harus memiliki "napas" 

ketauhidan yang sama.12 

3. Al-Syumul (Comprehensive Integrity) 

Berbeda dengan sistem sekular yang mendikotomikan agama dengan sains, 

karakteristik Islam adalah Syumul atau menyeluruh. Islam tidak hanya mengatur tata cara 

peribadatan ritual, tetapi juga menyediakan kerangka etis bagi ekonomi, politik, dan 

kesehatan.13 Karakteristik komprehensif ini memastikan bahwa seorang intelektual Muslim 

tidak mengalami keterbelahan kepribadian (split personality); ia bisa menjadi ilmuwan yang 

hebat sekaligus hamba yang taat. 

Wasathiyah sering kali disalahpahami hanya sebagai "jalan tengah" yang kompromistis. Secara 

akademik, Wasathiyah adalah Keseimbangan Dinamis antara dua kutub ekstrem: 

1. Antara Rasionalisme Ekstrem dan Fideisme (Iman Buta): Islam menggunakan akal sebagai 

instrumen, namun wahyu sebagai kompas. 

2. Antara Individualisme dan Kolektivisme: Islam menjamin hak milik pribadi namun 

mewajibkan zakat sebagai tanggung jawab sosial. 

Tipologi ini menjadikan Islam sebagai agama yang moderat (middle path), yang secara 

metodologis mampu menyerap kemajuan zaman tanpa harus kehilangan identitas 

fundamentalnya.14 

 
10 Hambali, Filsafat Ilmu Islam dan Barat (Malang: Madani Media, 2021), hlm. 105. 
11 Mohammad Muslih, "Epistemologi Islam dan Tantangan Modernitas," Jurnal Filsafat Islam, Vol. 12, No. 2 
(2020), hlm. 145. 
12 Ismail Raji al-Faruqi, Al-Tauhid: Its Implications for Thought and Life (Virginia: IIIT, 1992), hlm. 48. 
13 Hamid Fahmy Zarkasyi, Misykāt: Refleksi Tentang Pandangan Hidup Islam (Jakarta: INSISTS, 2012), hlm. 67. 
14 Yusuf al-Qardhawi, Kalimat fi al-Wasathiyah al-Islamiyyah wa Ma’alimiha (Kairo: Dar al-Syuruq, 2011), hlm. 
35. 



Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Pendidikan Islam (JIPPI) 
https://jurnal.maziyatulilmi.com 

29 

 

4. Al-Alamiyah (Universal Humanism) 

Karakteristik ini menegaskan bahwa Islam adalah ajaran trans-nasional yang 

melampaui sekat-sekat etnisitas dan geografi. Distingsi nilai ini memberikan dasar bagi 

pluralisme yang berkeadilan, di mana kemuliaan manusia tidak diukur dari ras atau status 

sosial, melainkan dari tingkat ketakwaannya (taqwa). Dalam kaitan dengan tantangan global, 

karakteristik alamiyah menjadikan Islam sebagai solusi bagi konflik kemanusiaan melalui 

prinsip kesetaraan universal.15 

Islam mengusung nilai kemanusiaan yang universal, namun berbeda dengan humanisme 

sekular Barat yang menempatkan manusia sebagai "Tuhan" atas dirinya sendiri (self-

sovereignty). Humanisme Islam bersifat Muqayyadah (terikat), yakni memuliakan derajat 

manusia karena ia adalah Khalifah (wakil) Allah. Distingsi ini memastikan bahwa hak asasi 

manusia dalam Islam tidak boleh bertentangan dengan hak Allah. Metodologi ini mencegah 

manusia jatuh ke dalam perilaku hedonisme dan amoralitas atas nama kebebasan individu.16 

5. Al-Inqiyad dan Etika Profetik (Prophetic Ethics) 

Karakteristik Islam yang sangat distingtif adalah adanya keterikatan antara ilmu dan 

amal (integrasi etik). Dalam filsafat Barat, seorang ilmuwan bisa sangat ahli dalam bidangnya 

namun tidak memiliki integritas moral karena ilmu dipandang netral. Sebaliknya, tipologi 

Islam menekankan pada kriteria Etika Profetik. Karakteristik ini menuntut agar setiap 

pengembangan ilmu pengetahuan harus disertai dengan tanggung jawab moral (amanah). 

Kuncoro dalam studinya menyebutkan bahwa distingsi ini menjadikan Islam sebagai agama 

yang tidak hanya menawarkan jalan keselamatan spiritual, tetapi juga tatanan etik bagi 

kemajuan teknologi agar tidak destruktif terhadap kemanusiaan.17 

Inilah tipologi yang membuat Islam bertahan melintasi berbagai zaman (trans-temporal). Islam 

memiliki unsur Thawabit (tetap) pada aspek akidah dan ibadah mahdhah, namun memiliki 

unsur Mutaghayyirat (fleksibel/berubah) pada aspek muamalah dan teknis keilmuan. Secara 

metodologis, hal ini memungkinkan terjadinya Ijtihad Kontemporer. Inilah yang disebut Dr. 

Hambali sebagai dialektika antara teks yang terbatas dan realitas yang tidak terbatas. Tanpa 

karakteristik ini, Islam akan dianggap kuno; namun tanpa aspek Thabat, Islam akan kehilangan 

jati dirinya.18 

6. Al-Waqi’iyyah (Empirical Realism within Transcendent Frame) 

Islam memiliki karakteristik realisme-praktis. Islam tidak memuja ide-ide abstrak yang 

tidak dapat diaplikasikan. Namun, realisme Islam berbeda dengan realisme materialistik Barat. 

Tipologi Waqi'iyyah Islam mengakui realitas materi, namun tetap menempatkannya di bawah 

kontrol nilai-nilai transendental.19 Hal ini menciptakan metodologi yang pragmatis namun 

tetap berbasis prinsip (principled pragmatism). Dalam konteks pendidikan, ini berarti 

 
15 Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed M. Naquib Al-Attas (Bandung: Mizan, 
2003), hlm. 192. 
16 Sayyid Qutb, Khashais al-Tashawwur al-Islami wa Muqawwimatuhu (Kairo: Dar al-Syuruq, 1992), hlm. 112. 
17 Kuncoro Hadi, "Kritik Atas Epistemologi Barat Modern," Jurnal Pemikiran Islam, Vol. 15, No. 1 (2019), hlm. 
22-25. 
18 Dr. Hambali, Filsafat Ilmu Islam dan Barat, hlm. 120. 
19 Ismail Raji al-Faruqi, Islamization of Knowledge: General Principles and Work Plan (Herndon: IIIT, 1982), hlm. 
12. 



Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Pendidikan Islam (JIPPI) 
https://jurnal.maziyatulilmi.com 

30 

 

kurikulum Islam harus mampu menjawab tantangan zaman (modernitas) tanpa harus 

melakukan kompromi terhadap nilai-nilai fundamental (akidah). 

Secara metodologis, pilar ini melahirkan prinsip Pragmatisme Berprinsip (Principled 

Pragmatism). Dalam dunia pendidikan, hal ini berimplikasi pada kurikulum yang adaptif 

terhadap revolusi industri dan teknologi digital, namun tetap memiliki filter etis yang rigid. 

Islam tidak menolak realitas perubahan, tetapi Islam mengarahkan perubahan tersebut agar 

tidak mendegradasi martabat kemanusiaan. Sebagaimana dijelaskan oleh Dr. Hambali, 

metodologi Waqi’iyyah memungkinkan adanya ijtihad metodis dalam sains: ilmuwan Muslim 

boleh menggunakan instrumen Barat, namun dengan tujuan (ghayah) yang sesuai dengan 

prinsip tauhid.20 

7. Integrasi Bayani, Burhani, dan Irfani (Epistemologi Jābiri) 

Muhammad Abid al-Jābiri menawarkan kritik tajam bahwa stagnasi pemikiran Islam 

disebabkan oleh "perang" antara ketiga nalar ini secara parsial. Pengembangan integrasi ini 

bukan sekadar menggabungkan ketiganya, melainkan membangun Sirkularitas Epistemis: 

1. Nalar Bayani (Teks): Berperan sebagai otoritas epistemis primer yang menjaga 

orisinalitas nilai. Tanpa Bayani, ilmu pengetahuan akan kehilangan arah moral dan 

terjerumus dalam relativisme ekstrem. 

2. Nalar Burhani (Rasio & Empiris): Berperan sebagai instrumen validasi akal terhadap 

fenomena alam. Burhani adalah mesin penggerak sains dan teknologi. Dalam 

pendidikan S2, Burhani diwujudkan melalui metodologi riset yang ketat dan logis. 

3. Nalar Irfani (Intuisi/Gnosis): Berperan sebagai dimensi "rasa" dan etika spiritual. Irfani 

mencegah seorang ilmuwan menjadi robot intelektual yang cerdas secara kognitif 

namun buta secara afektif. 

 

Sinergi ketiganya menciptakan manusia yang memiliki ketajaman intelektual Barat (Burhani) 

namun memiliki keteguhan prinsip Timur (Bayani) dan kedalaman spiritualitas tasawuf 

(Irfani). Inilah yang disebut oleh Dr. Hambali sebagai Epistemologi Terpadu, sebuah antitesis 

terhadap dikotomi ilmu yang memisahkan antara "ilmu agama" dan "ilmu umum".21 

PENUTUP 

Kesimpulan 

Kajian komparatif ini menegaskan bahwa distingsi fundamental antara pendidikan 

Islam dan Barat berakar pada basis ontologis yang saling bertolak belakang. Karakteristik 

ajaran Islam berpijak pada Pandangan Dunia Islam (Islamic Worldview) yang menempatkan 

Wahyu sebagai otoritas epistemis tertinggi, yang secara organik menyatukan peran rasio dan 

empirisme dalam satu kesatuan tauhid. Sebaliknya, pendidikan Barat modern terjebak dalam 

paradigma sekular-positivistik yang memarginalkan dimensi transendental dari ruang lingkup 

keilmuan. 

Keunikan Islam terletak pada kemampuannya mengonstruksi tatanan nilai yang 

integralistik, di mana karakteristik Rabbaniyah (teosentrisitas) senantiasa berkelindan dengan 

Insaniyah (humanisme). Melalui prinsip Wasathiyah dan Syumuliyah, Islam menawarkan 

 
20 Hambali, Filsafat Ilmu Islam dan Barat: Dialektika, Sejarah, dan Epistemologi (Malang: Madani Media, 2021), 
hlm. 145. 
21 Ibid., hlm. 160. 



Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Pendidikan Islam (JIPPI) 
https://jurnal.maziyatulilmi.com 

31 

 

ekuilibrium antara kebutuhan profan dan sakral. Sintesis antara nalar Bayani, Burhani, dan 

Irfani membuktikan bahwa Islam memiliki metodologi yang lengkap untuk menjawab krisis 

disorientasi moral yang diakibatkan oleh dikotomi ilmu pengetahuan di Barat. Dengan 

demikian, karakteristik Islam bukan sekadar identitas keagamaan, melainkan sebuah sistem 

kebenaran universal yang trans-temporal dan trans-spasial. 

Implikasi dan Rekomendasi 

Secara teoretis, penelitian ini mengimplikasikan perlunya dekonstruksi terhadap pengaruh 

sekularisme dalam kurikulum pendidikan Islam kontemporer. Sebagai langkah strategis, 

direkomendasikan kepada para akademisi dan pemegang kebijakan pendidikan tinggi untuk: 

1. Rekonstruksi Epistemologis: Mengintegrasikan metode Bayani, Burhani, dan Irfani 

sebagai fondasi metodologi riset di seluruh disiplin ilmu, guna menghapus dikotomi 

antara ilmu agama dan ilmu umum. 

2. Filtrasi Metodologis: Mahasiswa pascasarjana harus melakukan filterisasi kritis 

terhadap metodologi Barat dengan mengadopsi aspek teknisnya namun menolak basis 

filosofis sekularnya, sesuai dengan prinsip Islamisasi ilmu pengetahuan. 

3. Orientasi Aksiologis: Mengarahkan setiap luaran penelitian agar memiliki kemanfaatan 

praktis yang berbasis pada etika profetik demi kemaslahatan umat manusia secara 

global. 

 

REFRENSI 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Prolegomena to the Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: 

ISTAC, 1995. 

Al-Faruqi, Ismail Raji. Al-Tauhid: Its Implications for Thought and Life. Virginia: International 

Institute of Islamic Thought (IIIT), 1992. 

———. Islamization of Knowledge: General Principles and Work Plan. Herndon: 

International Institute of Islamic Thought (IIIT), 1982. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya’ Ulumuddin. Diterjemahkan oleh Moh. Zuhri. Semarang: Asy-

Syifa, 1992. 

Al-Jabiri, Muhammad Abid. Bunyah al-'Aql al-'Arabi. Beirut: al-Markaz al-Tsaqafi al-'Arabi, 

1991. 

———. Nahnu wa al-Turats. Casablanca: al-Markaz al-Tsaqafi al-Arabi, 1993. 

———. The Formation of Arab Reason: Text, Tradition and the Construction of Modernity in 

the Arab World. London: I.B. Tauris, 2009. 

Hadi, Kuncoro. "Kritik Atas Epistemologi Barat Modern." Jurnal Pemikiran Islam 15, no. 1 

(2019): 20-38. 

Hambali. Filsafat Ilmu Islam dan Barat: Dialektika, Sejarah, dan Epistemologi. Malang: 

Madani Media, 2021. 

Hidayat, A. "Metode Keilmuan Islam dalam Perspektif Abed al-Jabiri." Jurnal Filsafat Islam 

12, no. 2 (2018): 145-160. 

Kartanegara, Mulyadhi. Integrasi Ilmu: Sebuah Rekonstruksi Holistik. Jakarta: Arasy, 2006. 



Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Pendidikan Islam (JIPPI) 
https://jurnal.maziyatulilmi.com 

32 

 

———. Menyibak Tirai Keajiban: Epistemologi Islam. Bandung: Mizan, 2003. 

Musa, Muhammad Yusuf. Al-Islam: Haqiqatuhu wa Atharuhu fi al-Madaniyyah. Kairo: Dar 

al-Ma'arif, 1990. 

Muslih, Mohammad. "Epistemologi Islam dan Tantangan Modernitas." Jurnal Filsafat Islam 

12, no. 2 (2020): 140-158. 

———. Filsafat Ilmu: Kajian atas Asumsi Dasar Paradigma dan Model Epistemologi 

Keilmuan. Yogyakarta: Lesfi, 2016. 

Nasr, Seyyed Hossein. Knowledge and the Sacred. New York: State University of New York 

Press, 1989. 

———. The Need for a Sacred Science. New York: State University of New York Press, 1993. 

Qardhawi, Yusuf. Al-Khashais al-Ammah lil Islam. Kairo: Maktabah Wahbah, 2017. 

———. Kalimat fi al-Wasathiyah al-Islamiyyah wa Ma’alimiha. Kairo: Dar al-Syuruq, 2011. 

Qutb, Sayyid. Khashais al-Tashawwur al-Islami wa Muqawwimatuhu. Kairo: Dar al-Syuruq, 

1992. 

Wan Daud, Wan Mohd Nor. Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed M. Naquib Al-Attas. 

Bandung: Mizan, 2003. 

Zarkasyi, Hamid Fahmy. Misykāt: Refleksi Tentang Pandangan Hidup Islam. Jakarta: 

INSISTS, 2012. 

———. Tamaddun: Konstruksi Peradaban Islam. Ponorogo: UNIDA Press, 2020. 

 

 

 

 


