BERBAGAI PENDEKATAN DALAM MEMAHAMI AGAMA
Abdul muid,! Afif Armansyah?
abdull Imuid@gmail.com armansyahafif6@gmail.com

Abstrak

Iman hanyalah satu aspek dari agama, yang mencakup banyak aspek lain dari pengalaman
manusia, termasuk hubungan kita dengan orang lain, sejarah kita, budaya kita, psikologi kita,
dan filsafat kita. Akibatnya, memiliki satu sudut pandang saja tidak cukup untuk memahami
agama secara menyeluruh. Dengan menyoroti pentingnya perspektif multidisiplin, esai ini
berupaya menganalisis berbagai metode yang digunakan untuk memahami agama, khususnya
dalam kerangka studi Islam. Riset pustaka, termasuk pemeriksaan beberapa karya yang
berkaitan dengan pendekatan studi agama, adalah teknik yang digunakan dalam penelitian ini.
Hasilnya menunjukkan bahwa banyak aliran pemikiran yang berbeda—psikologis, historis,
sosiologis, filosofis, dan teologis-normatif—berkontribusi secara signifikan terhadap
pengetahuan kita yang berkembang tentang agama. Semua perspektif ini diperlukan untuk
pandangan agama yang modern, kontekstual, dan menyeluruh; perspektif-perspektif tersebut
tidak saling eksklusif. Itulah mengapa dimungkinkan untuk mendapatkan pengetahuan agama
yang masuk akal dan inklusif dengan menggabungkan berbagai metode akademis.

Kata Kunci: Studi Agama, Metodologi, Pendekatan Teologis, Sosiologis, Filosofis..
Abstrak

Faith is only one facet of religion, which encompasses many other facets of human experience,
including our relationships with others, our history, our culture, our psychology, and our
philosophy. Consequently, it is not enough to have a single viewpoint in order to comprehend
religion thoroughly. By highlighting the significance of a multidisciplinary perspective, this
essay seeks to analyze different methods used to comprehend religion, specifically within the
framework of Islamic studies. Library research, including the examination of several works
pertaining to religious studies approach, is the technique used in this study. The results show
that many different schools of thought—psychological, historical, sociological, philosophical,
and theological-normative—contribute significantly to our growing knowledge of religion. All
of these perspectives are necessary for a modern, contextual, and all-encompassing view of
religion; they are not mutually exclusive. That is why it is possible to get a reasonable and
inclusive knowledge of religion by combining different academic methods.

Keywords: Religious Studies, Methodology, Theological, Sociological, And Philosophical
Approaches

PENDAHULUAN

1 Abdul Muid adalah Dosen Pascasarjana, (S2, S1), Universitas Qomaruddin Bungah Gresik, Dosen
Pascarjana & S1 STAI Arrosyid Surabaya, Ketua Dewan Pengasuh Yayasan Pondok Pesantren
Maziyatul Ilmi Boboh Menganti Gresik, Pengasuh Pondok Pesantren Al Furqon NU Driyorejo Gresik,
Anggota Majelis Ulama Kabupaten Gresik 2020-2026, Kepala Bidang Pendidikan dan Kebudayaan
Dewan Masjid Indonesia Kabupaten Gresik, Wakil Ketua Tanfidziyah NU Kecamatan Menganti
Kabupaten Gresik, Pengurus Aswaja Center PCNU Kabupaten Gresik, Kepala Bidang Pendidikan
Komisi Pendidikan Kabupaten Gresik, dan Skretaris Perjuangan Wali Songo Kabupaten Gresik.

2 Mahasiswa Pasca Sarjana Universitas Qomaruddin Bungah Gresik



Agama memiliki peran yang sangat fundamental dalam kehidupan manusia. Sejak awal
peradaban, agama hadir sebagai sistem keyakinan yang memberikan makna hidup, pedoman
moral, serta arah spiritual bagi manusia. Dalam konteks masyarakat modern, agama tidak
hanya dipahami sebagai ajaran ritual semata, tetapi juga sebagai sistem nilai yang
memengaruhi cara berpikir, bersikap, dan bertindak individu maupun kelompok sosial. Namun
demikian, realitas keberagamaan manusia menunjukkan adanya keragaman dalam cara
memahami dan mengamalkan ajaran agama.

Keragaman pemahaman agama tersebut dipengaruhi oleh banyak faktor, antara lain
latar belakang pendidikan, budaya, lingkungan sosial, pengalaman hidup, serta perkembangan
ilmu pengetahuan dan teknologi. Akibatnya, agama sering kali dipahami secara parsial dan
bahkan menimbulkan perbedaan penafsiran yang berujung pada konflik. Oleh karena itu,
diperlukan suatu kerangka metodologis yang mampu menjembatani perbedaan tersebut melalui
pendekatan-pendekatan ilmiah dalam studi agama.

Dalam kajian akademik, studi agama berkembang dengan menggunakan berbagai
pendekatan keilmuan. Pendekatan-pendekatan ini bertujuan untuk memahami agama tidak
hanya dari aspek normatif-dogmatis, tetapi juga dari sisi empiris dan kontekstual. Dengan
menggunakan pendekatan multidisipliner, agama dapat dipahami sebagai fenomena yang
hidup dan dinamis dalam masyarakat. Artikel ini akan membahas secara mendalam berbagai
pendekatan dalam memahami agama, khususnya pendekatan teologis-normatif, sosiologis,
filosofis, historis, kebudayaan, dan psikologis.

METODE PENELITIAN

Strategi penelitian kualitatif berbasis riset pustaka digunakan dalam studi ini. Buku,
publikasi ilmiah, dan karya akademis yang membahas teknik studi agama dan cara memahami
agama termasuk di antara banyak sumber literatur yang sesuai yang digunakan untuk
mengumpulkan data. Data dianalisis menggunakan teknik deskriptif-analitis, yang bertujuan
untuk menjelaskan agama secara komprehensif dengan menggambarkan gagasan mendasar
dari setiap pendekatan dan menganalisis signifikansinya.

HASIL PEMBAHASAN

1. Pengertian pendekatan di dalam memahami agama

Setelah awalan "pe-" dan akhiran "-an," kata "pendekatan" berasal dari konteks
etimologis yang menunjukkan suatu proses, tindakan, atau cara mendekati. Pendekatan
pemecahan masalah (al-Ittijah al-fikriy) adalah istilah dalam bidang terminologi.’ Dalam
"Metodologi Studi Islam," Abuddin Nata menggambarkan pendekatan sebagai sudut
pandang atau paradigma dalam suatu bidang studi yang kemudian digunakan untuk
memahami agama.* Definisi ini diberikan dalam kerangka pemahaman agama.’

Definisi ini seharusnya memperjelas bahwa ada lebih dari satu metode untuk
mempelajari dan memahami agama; melainkan, ada mentalitas, sudut pandang, atau
paradigma tertentu dalam bidang studi tertentu yang digunakan untuk melakukannya.

3 Syarifuddin Ondeng, Teori-Teori Pedekatan Metodologi Studi Islam (Cet. 1, Makassar: Alauddin
University Press, 2013), h. 151.

4 Sitti Aisyah Chalik, Pendekatan Linguistik dalam Penafsiran al-Qur’an (Cet. 1; Makassar: Alauddin
University Press, 2014), h. 8.

5 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, h. 28.



Kita dapat yakin bahwa ini akan menambah pengetahuan dan pemahaman kita tentang
agama dan religiusitas. Studi agama akan tetap menarik dan merangsang daripada statis
dan membosankan karena beragamnya bidang akademik yang digunakan sebagai lensa
untuk melihat agama.

B. Macam-macam pendekatan yang digunakan dalam study agama

1.PendekatanTeologisNormatif

Secara umum diakui bahwa studi tentang doktrin inti agama dikenal sebagai
teologi. Pemeriksaan etimologi kata tersebut mengungkapkan bahwa kata itu berasal dari
kata Yunani "theos," yang berarti Tuhan, dan "logos," yang berarti ilmu pengetahuan.
Studi tentang Tuhan atau pengetahuan tentang sifat Tuhan karenanya adalah teologi.
Menurut penggunaan umum, teologi adalah studi tentang Tuhan, keberadaan Tuhan, dan
peran Tuhan di alam semesta.

Metode normatif, yang memandang agama melalui lensa ajaran dasar dan
awalnya dari Tuhan—ajaran yang belum mengintegrasikan penalaran manusia—
berkaitan erat dengan pendekatan teologis ini. Studi Islam yang mengambil sikap
normatif berupaya memahami hukum dan ajaran Islam dengan menganalisis secara
metodis kitab suci Islam, terutama Al-Quran dan Hadits. Metode ini mengambil sikap
normatif terhadap Islam, berfokus pada tindakan yang diperintahkan kepada umat
Muslim untuk dilakukan oleh kitab suci kanonik. Para fugaha dan komentator Islam
mengambil sikap normatif saat mempelajari dan membangun hukum Islam dari Al-
Quran, Hadits, [jma' (konsensus ulama), dan Qiyas (analogi). Perkembangan hukum
Islam (figh), yang mengatur semua aspek kehidupan pribadi dan komunal, dari salat
hingga interaksi sosial, sangat bergantung pada metode ini.

Manfaat lain dari pendekatan normatif adalah memberikan kejelasan moral dan
hukum kepada umat Muslim. Bagi umat Muslim, kitab suci kanonik memberikan dasar
yang kokoh untuk membangun kehidupan keagamaan mereka. Dengan mengambil
pendekatan ini, umat Islam lebih mampu mendefinisikan diri mereka secara religius dan
membawa lebih banyak perhatian publik pada relevansi universal prinsip-prinsip Islam.
Negara-negara dengan sistem hukum Islam sering menggunakan metode normatif untuk
membuat undang-undang berdasarkan ajaran Islam dalam lingkungan saat ini.

2. Pendekatan Sosiologis

Salah satu bidang studi dalam ilmu sosial adalah sosiologi. Kata-kata Latin
socius (yang berarti pendamping) dan logos (yang berarti wacana atau mitra percakapan)
adalah akar etimologis dari istilah bahasa Inggris modern sosiologi. Sosiologi adalah
studi tentang kelompok sosial dan individu.” Roucken dan Warren menyatakan bahwa
bidang sosiologi didefinisikan sebagai studi tentang hubungan sosial. Mengingat definisi
sosiologi sebelumnya, jelas bahwa bidang ini menyelidiki masyarakat dalam semua
aspeknya, termasuk keadaan, struktur, lapisan, dinamika, dan fenomena sosialnya.®

Ketika mempelajari fenomena keagamaan dan sosial, serta interaksi antara
berbagai fenomena, sosiolog sering menggunakan teori sosiologis klasik dan
kontemporer serta pendekatan berbasis logika. Menurut teori ini, agama sebagian besar

¢ Alwi Bani Rakhman, “Teologi Sosial; Keniscayaan Keberagamaan yang Islami Berbasis Kemanusiaan”,
Esensia 14, no. 2 (Oktober 2013): h. 166.

7 Hasan Baharun, dkk,. Metodologi Studi Islam: Percikan Pemikiran Tokoh dalam Membumikan Agama
(Cet. I; Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2011), h. 234.

8 Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar, Edisi Baru 4 (Cet. XXII; Jakarta: RajaGrafindo Persada,
1996), h. 20.



merupakan produk masyarakat. Buku ini mengupas bagaimana kepercayaan agama
memengaruhi dinamika masyarakat, termasuk kebiasaan, peraturan, dan hubungan
antarmanusia.’

3. Pendekatan filosofis

"Philo" yang berarti "pecinta" atau "pencari" dan "sophia" yang berarti
"kebijaksanaan" atau "pengetahuan" adalah kata dasar dari istilah Yunani filsafat.
Pencarian esensi, penetapan hubungan sebab-akibat, dan interpretasi pengalaman
manusia adalah definisi lain dari filsafat. Filsafat, menurut Louis O. Kattsof, tidak lebih
dari kontemplasi; namun, ini tidak berarti melamun atau berpikir irasional. Tetapi
dilakukan dengan cara yang global, metodis, radikal, dan mendalam. "Mendalam" berarti
dilakukan hingga titik di mana pemikiran rasional tidak lagi dapat menopang
penyelidikan. Menjadi "radikal" berarti menyelam begitu dalam sehingga tidak ada yang
tersisa. "Sistematis" berarti dilakukan dengan cara metodis sesuai dengan kerangka
berpikir yang telah ditentukan. Istilah "universal" mengacu pada apa pun yang berlaku
untuk semua orang dan bukan hanya satu kelompok tertentu. '’

Ada tiga subbidang utama di bawah kerangka filosofis ini. Ontologi berkaitan
dengan pertanyaan tentang eksistensi dan esensi; Epistemologi meneliti sumber dan
metode pengetahuan; dan pragmatisme membahas pertanyaan tentang nilai dan realitas.
Al-Qur'an dan Sunnah merupakan wahyu, akal memberikan konteks dan analisis wahyu,
dan empirisme membahas cara-cara di mana pengetahuan ditemukan melalui
pengamatan dan pengalaman. Terakhir, ada aksiologi, yang membahas hasil yang
menghasilkan kebaikan dan kesejahteraan manusia

Dengan menggunakan kerangka filosofis ini untuk studi agama, kita dapat
sampai ke inti ajaran agama dan memahami kebijaksanaannya. Dengan mengadopsi
sikap filosofis ini, seseorang dapat melepaskan diri dari belenggu ritual keagamaan
dogmatis sekaligus menerima pemahaman tentang kebijaksanaan mendalam dan prinsip-
prinsip spiritual yang mendasarinya.

4. Pendekatan Historis

"

Kata-kata seperti "sejarah" dan "historis" menyampaikan gagasan tentang
mempelajari atau menggambarkan hal-hal yang benar-benar terjadi di masa lalu. Dari
sudut pandang terminologi, sejarah mencakup semua aspek pengalaman manusia dari
masa lalu, termasuk tetapi tidak terbatas pada kejadian politik, sosial, ekonomi, dan alam.
Ibn Khaldun berpendapat bahwa sejarah lebih dari sekadar catatan tentang apa yang
terjadi; sejarah juga merupakan penerapan pemikiran kritis terhadap masa lalu untuk
mengungkap realitasnya. Dengan demikian, peristiwa, lokasi, waktu, objek, latar
belakang, dan aktor (orang) yang terlibat dalam peristiwa tersebut adalah komponen
fundamental sejarah, bersama dengan pemikiran kritis sejarawan.'!

Sebaliknya, metode sejarah melihat suatu peristiwa melalui lensa kesadaran
sosial yang mendasarinya untuk menyusun sejarah umat manusia. Istilah umum untuk
metode ini termasuk "sejarah sosial" dan "sosio-historis." Metode ini lebih unggul
daripada yang lain karena memberikan penjelasan yang lebih terkini dan menyeluruh
tentang peristiwa dan perubahan sejarah.!?

9 Ajahari, “Memahami Islam Perspektif Metodologis”, h. 9.

10 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, h. 43.

' Faisal Ananda Arfa, dkk., Metode Studi Islam: Jalan Tengah Memahami Islam, h. 133.
12 ibid h. 134.



Meninggalkan dunia utopia dan memasuki ranah realisme dan perspektif global
adalah undangan yang ditawarkan oleh metode sejarah. Melihat segala sesuatu dari sudut
pandang ini, Anda dapat melihat perbedaan atau kesamaan antara dunia yang diidealkan
dan dunia nyata serta sejarah. Upaya untuk memahami agama melalui lensa yang
ditetapkan oleh ilmu sejarah dikenal sebagai pendekatan historis. Faktor-faktor seperti
era yang dimaksud, ideologi yang berlaku, dan pertimbangan serupa lainnya membentuk
jalannya sejarah. Memahami agama membutuhkan perspektif historis, karena iman
terungkap dalam konteks tertentu dan bahkan dipengaruhi oleh faktor-faktor sosial.

S. Pendekatan kebudayaan

Akar kata Sansekerta dari kata bahasa Inggris "culture" adalah "buddhayah,"
bentuk jamak dari "budhi," yang berarti "pikiran" atau "akal." Berasal dari kata Latin
"colere," yang berarti mengolah atau bekerja, istilah bahasa Inggris "culture" berakar
pada praktik pertanian dan pengolahan lahan. Akibatnya, segala sesuatu yang diciptakan
oleh manusia dengan tujuan untuk memperbaiki lahan atau lingkungannya dapat secara
luas disebut sebagai budaya. Cara lain untuk melihatnya adalah sebagai jumlah dari
semua upaya manusia untuk menjaga kehidupan tetap berjalan di habitat alaminya.

Cara berpikir tentang budaya ini sangat penting. Tujuan dasarnya adalah untuk
mempelajari susunan keagamaan suatu masyarakat. Bagian kedua adalah untuk
membangun bagian pertama, yaitu memastikan bahwa orang-orang di komunitas
mengikuti ajaran agama yang benar jika mereka belum mempraktikkan agama dengan
benar tanpa konflik.

Agama meresapi banyak aspek kehidupan sehari-hari, termasuk ritual, norma
sosial, dan pakaian. Di sisi lain, tokoh agama sulit dikenali ketika tidak ada referensi
budaya. Sajadah Islam, sarung, dan peci (penutup kepala tradisional) adalah contoh
barang-barang budaya.

6. Pendekatan psikologis

Secara etimologis, psikologi diambil dari bahasa Inggris psychology yang
berasal dari bahasa Yunani psyche yang berarti jiwa (soul, mind) dan logos yang berarti
Imu pengetahuan. Dengan demikian, psikologi berarti ilmu yang mempelajari tentang
jiwa.!® Jadi, studi tentang pikiran dan jiwa dikenal sebagai psikologi. Studi ilmiah
tentang proses mental dan perilaku adalah apa yang oleh beberapa ahli disebut psikologi.
Setiap tindakan yang dapat dilihat dianggap sebagai perilaku, sedangkan ide, emosi, dan
dorongan dianggap sebagai proses mental. Oleh karena itu, jiwa manusia adalah objek
formal psikologi. Sikap dan tindakan manusia berfungsi sebagai representasi nyata dari
jiwa manusia yang tak berwujud karena jiwa itu sendiri tidak dapat dilihat.'*

Agama juga dapat dipahami lebih baik melalui lensa psikologi. Pendekatan
psikologis menggunakan sudut pandang psikologis. Karena psikologi terutama berkaitan
dengan perilaku manusia dan proses mental, secara alami ia membatasi ruang lingkupnya
pada area tersebut. Jiwa manusia dalam kaitannya dengan agama adalah fokus penelitian
ketika agama diperiksa secara psikologis.

Mempelajari kondisi mental orang-orang religius adalah tujuan dari metode
psikologis. Dalam pandangan ini, afiliasi agama bersifat sekunder dibandingkan dengan

13 Abdul Rahman Shaleh, Psikologi: Suatu Pengantar dalam Perspektif Islam (Cet. IV; Jakarta: Kencana,
2009), h. 1.
14 Faisal Ananda Arfa, Metode Studi Islam: Jalan Tengah Memahami Islam, h. 177.



kondisi jiwa manusia. Selain itu, dengan menyelami kerja batin jiwa manusia, metode
psikologis berupaya mengungkap misteri agama manusia.'®

Pendekatan  Struktural berupaya menyelidiki pengalaman seseorang
berdasarkan tingkat atau kategori tertentu; ini adalah salah satu dari banyak metode
dalam ilmu psikologi agama yang independen. Pendekatan kedua adalah Pendekatan
Fungsional, yang melihat bagaimana agama memengaruhi kehidupan manusia atau
bagaimana agama memengaruhi tindakan mereka. Pendekatan ketiga adalah pendekatan
psikoanalitik, yang menjelaskan bagaimana keyakinan agama seseorang memengaruhi
karakter mereka dan bagaimana sifat-sifat tersebut terkait dengan penyakit mental.'¢

Dalam hal ini, dapat mempelajari tentang religiusitas seseorang yang dialami,
dipahami, dan dipraktikkan dengan melihat susunan psikologis mereka. Selain itu, hal
ini dapat digunakan untuk menanamkan prinsip dan ajaran agama kepada jiwa individu
sesuai dengan usia kronologis mereka. Agama dapat menggunakan informasi ini untuk
mengkomunikasikan prinsip-prinsipnya dengan cara yang paling efektif. Dampak
psikologis dari ibadah keagamaan seperti salat, puasa, zakat, dan haji adalah salah satu
contohnya. Informasi ini akan membantu kita menciptakan metode yang lebih baik untuk
mengajarkan nilai-nilai agama kepada generasi berikutnya.'’

KESIMPULAN

Perdebatan sebelumnya mengarah pada kesimpulan bahwa beberapa metode ilmiah
diperlukan untuk pemahaman agama yang lengkap. Meskipun ada manfaat dan
kekurangan pada setiap metode, metode-metode tersebut bekerja paling baik jika
digabungkan. Sementara metode teologis-normatif meletakkan dasar bagi doktrin,
metode filosofis, historis, budaya, dan psikologis memperdalam pemahaman kita tentang
agama sebagaimana kaitannya dengan kehidupan sehari-hari.

Untuk membangun pandangan agama yang masuk akal, inklusif, dan mutakhir, penting
untuk menggabungkan berbagai perspektif ini. Oleh karena itu, agama dapat memenuhi
tujuannya sebagai sumber prinsip moral dan arahan hidup secara maksimal.

15 Faisal Ananda Arfa, dkk., Metode Studi Islam: Jalan Tengah Memahami Islam, h. 179.
16 Ihid h. 179-180.
17 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, h. 51.



REFRENSI
Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, h. 28.

Abdul Rahman Shaleh,2009 Psikologi: Suatu Pengantar dalam Perspektif Islam (Cet.
IV; Jakarta: Kencana, 2009), h. 1.

Ajahari, “Memahami Islam Perspektif Metodologis™, h. 9.

Alwi Bani Rakhman, 2013 “Teologi Sosial; Keniscayaan Keberagamaan yang Islami
Berbasis Kemanusiaan”, Esensia 14, no. 2 (Oktober 2013): h. 166.

Faisal Ananda Arfa, dkk., Metode Studi Islam: Jalan Tengah Memahami Islam, h. 133.

Hasan Baharun, 2011 dkk,. Metodologi Studi Islam: Percikan Pemikiran Tokoh dalam
Membumikan Agama (Cet. I; Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2011), h. 234.

Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi I, h. 73.

Sitti Aisyah Chalik, 2014 Pendekatan Linguistik dalam Penafsiran al-Qur’an” (Cet. I,
Makassar: Alauddin University Press, 2014), h. 8.

Syarifuddin Ondeng, 2013 “Teori-Teori Pedekatan Metodologi Studi Islam” (Cet. I,
Makassar: Alauddin University Press, 2013), h. 151.






