
BERBAGAI PENDEKATAN DALAM MEMAHAMI AGAMA 

Abdul muid,1 Afif Armansyah2 

abdul11muid@gmail.com  armansyahafif6@gmail.com 

 

Abstrak 

Iman hanyalah satu aspek dari agama, yang mencakup banyak aspek lain dari pengalaman 

manusia, termasuk hubungan kita dengan orang lain, sejarah kita, budaya kita, psikologi kita, 

dan filsafat kita. Akibatnya, memiliki satu sudut pandang saja tidak cukup untuk memahami 

agama secara menyeluruh. Dengan menyoroti pentingnya perspektif multidisiplin, esai ini 

berupaya menganalisis berbagai metode yang digunakan untuk memahami agama, khususnya 

dalam kerangka studi Islam. Riset pustaka, termasuk pemeriksaan beberapa karya yang 

berkaitan dengan pendekatan studi agama, adalah teknik yang digunakan dalam penelitian ini. 

Hasilnya menunjukkan bahwa banyak aliran pemikiran yang berbeda—psikologis, historis, 

sosiologis, filosofis, dan teologis-normatif—berkontribusi secara signifikan terhadap 

pengetahuan kita yang berkembang tentang agama. Semua perspektif ini diperlukan untuk 

pandangan agama yang modern, kontekstual, dan menyeluruh; perspektif-perspektif tersebut 

tidak saling eksklusif. Itulah mengapa dimungkinkan untuk mendapatkan pengetahuan agama 

yang masuk akal dan inklusif dengan menggabungkan berbagai metode akademis.  

Kata Kunci: Studi Agama, Metodologi, Pendekatan Teologis, Sosiologis, Filosofis.. 

Abstrak 

Faith is only one facet of religion, which encompasses many other facets of human experience, 

including our relationships with others, our history, our culture, our psychology, and our 

philosophy. Consequently, it is not enough to have a single viewpoint in order to comprehend 

religion thoroughly. By highlighting the significance of a multidisciplinary perspective, this 

essay seeks to analyze different methods used to comprehend religion, specifically within the 

framework of Islamic studies. Library research, including the examination of several works 

pertaining to religious studies approach, is the technique used in this study. The results show 

that many different schools of thought—psychological, historical, sociological, philosophical, 

and theological-normative—contribute significantly to our growing knowledge of religion. All 

of these perspectives are necessary for a modern, contextual, and all-encompassing view of 

religion; they are not mutually exclusive. That is why it is possible to get a reasonable and 

inclusive knowledge of religion by combining different academic methods.  

Keywords: Religious Studies, Methodology, Theological, Sociological, And Philosophical 

Approaches 

PENDAHULUAN  

 
1 Abdul Muid adalah Dosen Pascasarjana, (S2, S1), Universitas Qomaruddin Bungah Gresik, Dosen 

Pascarjana & S1 STAI Arrosyid Surabaya, Ketua Dewan Pengasuh Yayasan Pondok Pesantren 

Maziyatul Ilmi Boboh Menganti Gresik, Pengasuh Pondok Pesantren Al Furqon NU Driyorejo Gresik, 

Anggota Majelis Ulama Kabupaten Gresik 2020-2026, Kepala Bidang Pendidikan dan Kebudayaan 

Dewan Masjid Indonesia Kabupaten Gresik, Wakil Ketua Tanfidziyah NU Kecamatan Menganti 

Kabupaten Gresik, Pengurus Aswaja Center PCNU Kabupaten Gresik, Kepala Bidang Pendidikan 

Komisi Pendidikan Kabupaten Gresik, dan Skretaris Perjuangan Wali Songo Kabupaten Gresik. 
2 Mahasiswa Pasca Sarjana Universitas Qomaruddin Bungah Gresik 



  Agama memiliki peran yang sangat fundamental dalam kehidupan manusia. Sejak awal 

peradaban, agama hadir sebagai sistem keyakinan yang memberikan makna hidup, pedoman 

moral, serta arah spiritual bagi manusia. Dalam konteks masyarakat modern, agama tidak 

hanya dipahami sebagai ajaran ritual semata, tetapi juga sebagai sistem nilai yang 

memengaruhi cara berpikir, bersikap, dan bertindak individu maupun kelompok sosial. Namun 

demikian, realitas keberagamaan manusia menunjukkan adanya keragaman dalam cara 

memahami dan mengamalkan ajaran agama. 

  Keragaman pemahaman agama tersebut dipengaruhi oleh banyak faktor, antara lain 

latar belakang pendidikan, budaya, lingkungan sosial, pengalaman hidup, serta perkembangan 

ilmu pengetahuan dan teknologi. Akibatnya, agama sering kali dipahami secara parsial dan 

bahkan menimbulkan perbedaan penafsiran yang berujung pada konflik. Oleh karena itu, 

diperlukan suatu kerangka metodologis yang mampu menjembatani perbedaan tersebut melalui 

pendekatan-pendekatan ilmiah dalam studi agama. 

  Dalam kajian akademik, studi agama berkembang dengan menggunakan berbagai 

pendekatan keilmuan. Pendekatan-pendekatan ini bertujuan untuk memahami agama tidak 

hanya dari aspek normatif-dogmatis, tetapi juga dari sisi empiris dan kontekstual. Dengan 

menggunakan pendekatan multidisipliner, agama dapat dipahami sebagai fenomena yang 

hidup dan dinamis dalam masyarakat. Artikel ini akan membahas secara mendalam berbagai 

pendekatan dalam memahami agama, khususnya pendekatan teologis-normatif, sosiologis, 

filosofis, historis, kebudayaan, dan psikologis. 

METODE PENELITIAN 

 Strategi penelitian kualitatif berbasis riset pustaka digunakan dalam studi ini. Buku, 

publikasi ilmiah, dan karya akademis yang membahas teknik studi agama dan cara memahami 

agama termasuk di antara banyak sumber literatur yang sesuai yang digunakan untuk 

mengumpulkan data. Data dianalisis menggunakan teknik deskriptif-analitis, yang bertujuan 

untuk menjelaskan agama secara komprehensif dengan menggambarkan gagasan mendasar 

dari setiap pendekatan dan menganalisis signifikansinya.   

HASIL PEMBAHASAN 

1. Pengertian pendekatan di dalam memahami agama 

Setelah awalan "pe-" dan akhiran "-an," kata "pendekatan" berasal dari konteks 

etimologis yang menunjukkan suatu proses, tindakan, atau cara mendekati. Pendekatan 

pemecahan masalah (al-Ittijah al-fikriy) adalah istilah dalam bidang terminologi.3 Dalam 

"Metodologi Studi Islam," Abuddin Nata menggambarkan pendekatan sebagai sudut 

pandang atau paradigma dalam suatu bidang studi yang kemudian digunakan untuk 

memahami agama.4 Definisi ini diberikan dalam kerangka pemahaman agama.5 

Definisi ini seharusnya memperjelas bahwa ada lebih dari satu metode untuk 

mempelajari dan memahami agama; melainkan, ada mentalitas, sudut pandang, atau 

paradigma tertentu dalam bidang studi tertentu yang digunakan untuk melakukannya. 

 
3 Syarifuddin Ondeng, Teori-Teori Pedekatan Metodologi Studi Islam (Cet. I; Makassar: Alauddin 

University Press, 2013), h. 151. 
4 Sitti Aisyah Chalik, Pendekatan Linguistik dalam Penafsiran al-Qur’an (Cet. I; Makassar: Alauddin 

University Press, 2014), h. 8. 
5 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, h. 28. 



Kita dapat yakin bahwa ini akan menambah pengetahuan dan pemahaman kita tentang 

agama dan religiusitas. Studi agama akan tetap menarik dan merangsang daripada statis 

dan membosankan karena beragamnya bidang akademik yang digunakan sebagai lensa 

untuk melihat agama.  

B. Macam-macam pendekatan yang digunakan dalam study agama 

1.PendekatanTeologisNormatif 

     Secara umum diakui bahwa studi tentang doktrin inti agama dikenal sebagai 

teologi. Pemeriksaan etimologi kata tersebut mengungkapkan bahwa kata itu berasal dari 

kata Yunani "theos," yang berarti Tuhan, dan "logos," yang berarti ilmu pengetahuan. 

Studi tentang Tuhan atau pengetahuan tentang sifat Tuhan karenanya adalah teologi. 

Menurut penggunaan umum, teologi adalah studi tentang Tuhan, keberadaan Tuhan, dan 

peran Tuhan di alam semesta.6 

   Metode normatif, yang memandang agama melalui lensa ajaran dasar dan 

awalnya dari Tuhan—ajaran yang belum mengintegrasikan penalaran manusia—

berkaitan erat dengan pendekatan teologis ini. Studi Islam yang mengambil sikap 

normatif berupaya memahami hukum dan ajaran Islam dengan menganalisis secara 

metodis kitab suci Islam, terutama Al-Quran dan Hadits. Metode ini mengambil sikap 

normatif terhadap Islam, berfokus pada tindakan yang diperintahkan kepada umat 

Muslim untuk dilakukan oleh kitab suci kanonik. Para fuqaha dan komentator Islam 

mengambil sikap normatif saat mempelajari dan membangun hukum Islam dari Al-

Quran, Hadits, Ijma' (konsensus ulama), dan Qiyas (analogi). Perkembangan hukum 

Islam (fiqh), yang mengatur semua aspek kehidupan pribadi dan komunal, dari salat 

hingga interaksi sosial, sangat bergantung pada metode ini. 

Manfaat lain dari pendekatan normatif adalah memberikan kejelasan moral dan 

hukum kepada umat Muslim. Bagi umat Muslim, kitab suci kanonik memberikan dasar 

yang kokoh untuk membangun kehidupan keagamaan mereka. Dengan mengambil 

pendekatan ini, umat Islam lebih mampu mendefinisikan diri mereka secara religius dan 

membawa lebih banyak perhatian publik pada relevansi universal prinsip-prinsip Islam. 

Negara-negara dengan sistem hukum Islam sering menggunakan metode normatif untuk 

membuat undang-undang berdasarkan ajaran Islam dalam lingkungan saat ini.  

2. Pendekatan Sosiologis  

   Salah satu bidang studi dalam ilmu sosial adalah sosiologi. Kata-kata Latin 

socius (yang berarti pendamping) dan logos (yang berarti wacana atau mitra percakapan) 

adalah akar etimologis dari istilah bahasa Inggris modern sosiologi. Sosiologi adalah 

studi tentang kelompok sosial dan individu.7 Roucken dan Warren menyatakan bahwa 

bidang sosiologi didefinisikan sebagai studi tentang hubungan sosial. Mengingat definisi 

sosiologi sebelumnya, jelas bahwa bidang ini menyelidiki masyarakat dalam semua 

aspeknya, termasuk keadaan, struktur, lapisan, dinamika, dan fenomena sosialnya.8   

   Ketika mempelajari fenomena keagamaan dan sosial, serta interaksi antara 

berbagai fenomena, sosiolog sering menggunakan teori sosiologis klasik dan 

kontemporer serta pendekatan berbasis logika. Menurut teori ini, agama sebagian besar 

 
6 Alwi Bani Rakhman, “Teologi Sosial; Keniscayaan Keberagamaan yang Islami Berbasis Kemanusiaan”, 

Esensia 14, no. 2 (Oktober 2013): h. 166. 
7 Hasan Baharun, dkk,. Metodologi Studi Islam: Percikan Pemikiran Tokoh dalam Membumikan Agama 

(Cet. I; Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2011), h. 234. 
8 Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar, Edisi Baru 4 (Cet. XXII; Jakarta: RajaGrafindo Persada, 

1996), h. 20. 



merupakan produk masyarakat. Buku ini mengupas bagaimana kepercayaan agama 

memengaruhi dinamika masyarakat, termasuk kebiasaan, peraturan, dan hubungan 

antarmanusia.9   

 

3. Pendekatan filosofis 

   "Philo" yang berarti "pecinta" atau "pencari" dan "sophia" yang berarti 

"kebijaksanaan" atau "pengetahuan" adalah kata dasar dari istilah Yunani filsafat. 

Pencarian esensi, penetapan hubungan sebab-akibat, dan interpretasi pengalaman 

manusia adalah definisi lain dari filsafat. Filsafat, menurut Louis O. Kattsof, tidak lebih 

dari kontemplasi; namun, ini tidak berarti melamun atau berpikir irasional. Tetapi 

dilakukan dengan cara yang global, metodis, radikal, dan mendalam. "Mendalam" berarti 

dilakukan hingga titik di mana pemikiran rasional tidak lagi dapat menopang 

penyelidikan. Menjadi "radikal" berarti menyelam begitu dalam sehingga tidak ada yang 

tersisa. "Sistematis" berarti dilakukan dengan cara metodis sesuai dengan kerangka 

berpikir yang telah ditentukan. Istilah "universal" mengacu pada apa pun yang berlaku 

untuk semua orang dan bukan hanya satu kelompok tertentu.10 

   Ada tiga subbidang utama di bawah kerangka filosofis ini. Ontologi berkaitan 

dengan pertanyaan tentang eksistensi dan esensi; Epistemologi meneliti sumber dan 

metode pengetahuan; dan pragmatisme membahas pertanyaan tentang nilai dan realitas. 

Al-Qur'an dan Sunnah merupakan wahyu, akal memberikan konteks dan analisis wahyu, 

dan empirisme membahas cara-cara di mana pengetahuan ditemukan melalui 

pengamatan dan pengalaman. Terakhir, ada aksiologi, yang membahas hasil yang 

menghasilkan kebaikan dan kesejahteraan manusia 

Dengan menggunakan kerangka filosofis ini untuk studi agama, kita dapat 

sampai ke inti ajaran agama dan memahami kebijaksanaannya. Dengan mengadopsi 

sikap filosofis ini, seseorang dapat melepaskan diri dari belenggu ritual keagamaan 

dogmatis sekaligus menerima pemahaman tentang kebijaksanaan mendalam dan prinsip-

prinsip spiritual yang mendasarinya. 

4. Pendekatan Historis 

Kata-kata seperti "sejarah" dan "historis" menyampaikan gagasan tentang 

mempelajari atau menggambarkan hal-hal yang benar-benar terjadi di masa lalu. Dari 

sudut pandang terminologi, sejarah mencakup semua aspek pengalaman manusia dari 

masa lalu, termasuk tetapi tidak terbatas pada kejadian politik, sosial, ekonomi, dan alam. 

Ibn Khaldun berpendapat bahwa sejarah lebih dari sekadar catatan tentang apa yang 

terjadi; sejarah juga merupakan penerapan pemikiran kritis terhadap masa lalu untuk 

mengungkap realitasnya. Dengan demikian, peristiwa, lokasi, waktu, objek, latar 

belakang, dan aktor (orang) yang terlibat dalam peristiwa tersebut adalah komponen 

fundamental sejarah, bersama dengan pemikiran kritis sejarawan.11 

Sebaliknya, metode sejarah melihat suatu peristiwa melalui lensa kesadaran 

sosial yang mendasarinya untuk menyusun sejarah umat manusia. Istilah umum untuk 

metode ini termasuk "sejarah sosial" dan "sosio-historis." Metode ini lebih unggul 

daripada yang lain karena memberikan penjelasan yang lebih terkini dan menyeluruh 

tentang peristiwa dan perubahan sejarah.12 

 
9 Ajahari, “Memahami Islam Perspektif Metodologis”, h. 9. 
10 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, h. 43. 
11 Faisal Ananda Arfa, dkk., Metode Studi Islam: Jalan Tengah Memahami Islam, h. 133. 
12 ibid h. 134. 



Meninggalkan dunia utopia dan memasuki ranah realisme dan perspektif global 

adalah undangan yang ditawarkan oleh metode sejarah. Melihat segala sesuatu dari sudut 

pandang ini, Anda dapat melihat perbedaan atau kesamaan antara dunia yang diidealkan 

dan dunia nyata serta sejarah. Upaya untuk memahami agama melalui lensa yang 

ditetapkan oleh ilmu sejarah dikenal sebagai pendekatan historis. Faktor-faktor seperti 

era yang dimaksud, ideologi yang berlaku, dan pertimbangan serupa lainnya membentuk 

jalannya sejarah. Memahami agama membutuhkan perspektif historis, karena iman 

terungkap dalam konteks tertentu dan bahkan dipengaruhi oleh faktor-faktor sosial.  

5. Pendekatan kebudayaan  

   Akar kata Sansekerta dari kata bahasa Inggris "culture" adalah "buddhayah," 

bentuk jamak dari "budhi," yang berarti "pikiran" atau "akal." Berasal dari kata Latin 

"colere," yang berarti mengolah atau bekerja, istilah bahasa Inggris "culture" berakar 

pada praktik pertanian dan pengolahan lahan. Akibatnya, segala sesuatu yang diciptakan 

oleh manusia dengan tujuan untuk memperbaiki lahan atau lingkungannya dapat secara 

luas disebut sebagai budaya. Cara lain untuk melihatnya adalah sebagai jumlah dari 

semua upaya manusia untuk menjaga kehidupan tetap berjalan di habitat alaminya. 

Cara berpikir tentang budaya ini sangat penting. Tujuan dasarnya adalah untuk 

mempelajari susunan keagamaan suatu masyarakat. Bagian kedua adalah untuk 

membangun bagian pertama, yaitu memastikan bahwa orang-orang di komunitas 

mengikuti ajaran agama yang benar jika mereka belum mempraktikkan agama dengan 

benar tanpa konflik. 

Agama meresapi banyak aspek kehidupan sehari-hari, termasuk ritual, norma 

sosial, dan pakaian. Di sisi lain, tokoh agama sulit dikenali ketika tidak ada referensi 

budaya. Sajadah Islam, sarung, dan peci (penutup kepala tradisional) adalah contoh 

barang-barang budaya.  

6. Pendekatan psikologis  

   Secara etimologis, psikologi diambil dari bahasa Inggris psychology yang 

berasal dari bahasa Yunani psyche yang berarti jiwa (soul, mind) dan logos yang berarti 

lmu pengetahuan. Dengan demikian, psikologi berarti ilmu yang mempelajari tentang 

jiwa.13 Jadi, studi tentang pikiran dan jiwa dikenal sebagai psikologi. Studi ilmiah 

tentang proses mental dan perilaku adalah apa yang oleh beberapa ahli disebut psikologi. 

Setiap tindakan yang dapat dilihat dianggap sebagai perilaku, sedangkan ide, emosi, dan 

dorongan dianggap sebagai proses mental. Oleh karena itu, jiwa manusia adalah objek 

formal psikologi. Sikap dan tindakan manusia berfungsi sebagai representasi nyata dari 

jiwa manusia yang tak berwujud karena jiwa itu sendiri tidak dapat dilihat.14    

   Agama juga dapat dipahami lebih baik melalui lensa psikologi. Pendekatan 

psikologis menggunakan sudut pandang psikologis. Karena psikologi terutama berkaitan 

dengan perilaku manusia dan proses mental, secara alami ia membatasi ruang lingkupnya 

pada area tersebut. Jiwa manusia dalam kaitannya dengan agama adalah fokus penelitian 

ketika agama diperiksa secara psikologis. 

Mempelajari kondisi mental orang-orang religius adalah tujuan dari metode 

psikologis. Dalam pandangan ini, afiliasi agama bersifat sekunder dibandingkan dengan 

 
13 Abdul Rahman Shaleh, Psikologi: Suatu Pengantar dalam Perspektif Islam (Cet. IV; Jakarta: Kencana, 

2009), h. 1. 
14 Faisal Ananda Arfa, Metode Studi Islam: Jalan Tengah Memahami Islam, h. 177. 



kondisi jiwa manusia. Selain itu, dengan menyelami kerja batin jiwa manusia, metode 

psikologis berupaya mengungkap misteri agama manusia.15   

   Pendekatan Struktural berupaya menyelidiki pengalaman seseorang 

berdasarkan tingkat atau kategori tertentu; ini adalah salah satu dari banyak metode 

dalam ilmu psikologi agama yang independen. Pendekatan kedua adalah Pendekatan 

Fungsional, yang melihat bagaimana agama memengaruhi kehidupan manusia atau 

bagaimana agama memengaruhi tindakan mereka. Pendekatan ketiga adalah pendekatan 

psikoanalitik, yang menjelaskan bagaimana keyakinan agama seseorang memengaruhi 

karakter mereka dan bagaimana sifat-sifat tersebut terkait dengan penyakit mental.16 

   Dalam hal ini, dapat mempelajari tentang religiusitas seseorang yang dialami, 

dipahami, dan dipraktikkan dengan melihat susunan psikologis mereka. Selain itu, hal 

ini dapat digunakan untuk menanamkan prinsip dan ajaran agama kepada jiwa individu 

sesuai dengan usia kronologis mereka. Agama dapat menggunakan informasi ini untuk 

mengkomunikasikan prinsip-prinsipnya dengan cara yang paling efektif. Dampak 

psikologis dari ibadah keagamaan seperti salat, puasa, zakat, dan haji adalah salah satu 

contohnya. Informasi ini akan membantu kita menciptakan metode yang lebih baik untuk 

mengajarkan nilai-nilai agama kepada generasi berikutnya.17 

KESIMPULAN 

Perdebatan sebelumnya mengarah pada kesimpulan bahwa beberapa metode ilmiah 

diperlukan untuk pemahaman agama yang lengkap. Meskipun ada manfaat dan 

kekurangan pada setiap metode, metode-metode tersebut bekerja paling baik jika 

digabungkan. Sementara metode teologis-normatif meletakkan dasar bagi doktrin, 

metode filosofis, historis, budaya, dan psikologis memperdalam pemahaman kita tentang 

agama sebagaimana kaitannya dengan kehidupan sehari-hari. 

Untuk membangun pandangan agama yang masuk akal, inklusif, dan mutakhir, penting 

untuk menggabungkan berbagai perspektif ini. Oleh karena itu, agama dapat memenuhi 

tujuannya sebagai sumber prinsip moral dan arahan hidup secara maksimal.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
15 Faisal Ananda Arfa, dkk., Metode Studi Islam: Jalan Tengah Memahami Islam, h. 179. 
16 Ibid h. 179-180. 
17 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, h. 51. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

REFRENSI 

Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, h. 28. 

 

Abdul Rahman Shaleh,2009  Psikologi: Suatu Pengantar dalam Perspektif Islam (Cet. 

   IV; Jakarta:  Kencana, 2009), h. 1. 

 

Ajahari, “Memahami Islam Perspektif Metodologis”, h. 9. 

 

Alwi Bani Rakhman, 2013 “Teologi Sosial; Keniscayaan Keberagamaan yang Islami  

   Berbasis  Kemanusiaan”, Esensia 14, no. 2 (Oktober 2013): h. 166. 

  

Faisal Ananda Arfa, dkk., Metode Studi Islam: Jalan Tengah Memahami Islam, h. 133. 

 

Hasan Baharun, 2011 dkk,. Metodologi Studi Islam: Percikan Pemikiran Tokoh dalam 

  Membumikan Agama (Cet. I; Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2011), h. 234. 

 

Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi I, h. 73. 

 

Sitti Aisyah Chalik, 2014” Pendekatan Linguistik dalam Penafsiran al-Qur’an” (Cet. I;  

        Makassar: Alauddin University Press, 2014), h. 8. 

 

Syarifuddin Ondeng, 2013 “Teori-Teori Pedekatan Metodologi Studi Islam” (Cet. I;  

   Makassar: Alauddin University Press, 2013), h. 151. 



 

 

 

 

 


