Karakteristik Ajaran Islam
Abdul Muid,! Ahmad Kholishin?
Abdull Imuid@gmail.com kholisinahmad3@gmail.com

Abstrak

Diskursus mengenai distingsi ajaran Islam senantiasa berpijak pada orisinalitas sumber primer,
yakni Al-Qur'an dan Sunnah, sebagai peta jalan eksistensial yang bersifat komprehensif. Kajian
ini bertujuan untuk membedah secara filosofis dan teoretis atribut fundamental Islam yang
merepresentasikan integrasi antara dimensi rabbaniyah (teosentrisitas) dan insaniyah
(antroposentrisitas). Dengan mengadopsi metodologi kualitatif berbasis studi literatur, artikel
ini mengeksplorasi manifestasi prinsip universalitas, ekulibrium (wasathiyah), serta
fleksibilitas doktrinal dalam merespons dinamika zaman. Analisis ini mengungkapkan bahwa
Islam memosisikan rasionalitas manusia dalam hierarki yang proporsional guna mengonstruksi
tatanan moralitas yang luhur, sekaligus menyelaraskan orientasi profan dan sakral. Temuan
penelitian menegaskan bahwa watak ajaran yang moderat dan adaptif merupakan determinan
utama relevansi Islam dalam berbagai konfigurasi sosial-kultural, yang pada akhirnya
memproyeksikan tatanan kehidupan yang harmonis serta pencapaian eskatologis yang hakiki.

Kata Kunci: Karakteristik Islam, Epistemologi Wasathiyah, Universalitas Ajaran.
Abstract

The discourse on the distinctive hallmarks of Islamic teachings consistently pivots on the
primordial authenticity of the Qur’an and Sunnah, serving as a comprehensive existential
roadmap for humanity. This study aims to philosophically and theoretically dissect the
fundamental attributes of Islam, which represent a sophisticated integration between
rabbaniyah (theocentricity) and insaniyah (anthropocentricity). Utilizing a qualitative-
descriptive methodology supported by extensive library research, this paper explores the
manifestations of universality, equilibrium (wasathiyah), and doctrinal flexibility in
responding to contemporary temporal dynamics. The analysis reveals that Islam positions
human rationality within a proportional hierarchy to construct a sublime moral order,
effectively harmonizing profane pursuits with sacral orientations. The research findings
emphasize that the moderate and adaptive nature of these teachings is a primary determinant
of Islam’s relevance across diverse socio-cultural configurations, ultimately projecting a
harmonious life structure and the attainment of quintessential eschatological fulfillment.

Keywords: Islamic Characteristics, Wasathiyah Epistemology, Universality.

! Abdul Muid adalah Dosen Pascasarjana, (S2, S1), Universitas Qomaruddin Bungah Gresik.

2 Mahasiswa Universitas Qomaruddin Bungah Gresik
Jurnal limu Pengetahuan dan Pendidikan Islam (JIPPI) 25
https://jurnal.maziyatulilmi.com



mailto:Abdul11muid@gmail.com
mailto:kholisinahmad3@gmail.com

PENDAHULUAN

Eksistensi agama dalam panggung sejarah peradaban senantiasa membawa distingsi
doktrinal yang bersifat unik dan partikular. Dalam diskursus kontemporer, Islam diproyeksikan
sebagai tatanan nilai yang mampu memberikan resolusi terhadap fragmentasi global dan krisis
multidimensional yang melanda tatanan sosial dunia. Fenomena krisis global yang persisten
menuntut adanya paradigma alternatif yang bersifat integratif. Dalam konteks ini, karakterisasi
ajaran Islam memiliki spektrum yang sangat luas dan inklusif, mencakup seluruh dimensi
eksistensial manusia, mulai dari aspek eskatologis hingga problematika sosiopolitik.

Secara epistemologis, karakteristik ajaran Islam tidak berdiri di atas ruang kosong, melainkan
berjangkar pada otoritas absolut Al-Qur'an dan Al-Hadits sebagai sumber kebenaran perennial.
Islam mengonstruksi sebuah peradaban melalui integrasi harmonis antara sains, kebudayaan,
sosio-ekonomi, hingga politik yang bersifat lintas zaman (trans-temporal). Setiap entitas
kehidupan dalam perspektif Islam diberikan muatan nilai (value-laden) yang bertujuan pada
kemaslahatan universal (rahmatan lil 'alamin). Oleh karena itu, memahami karakteristik Islam
berarti membedah struktur fundamental yang mengatur interaksi manusia dengan Pencipta,
sesama makhluk, dan alam semesta secara proporsional. Signifikansi ajaran ini terletak pada
kemampuannya untuk tetap relevan dalam menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan
orisinalitas prinsipilnya.

PEMBAHASAN

A. Ontologi dan Konseptualisasi Karakteristik Ajaran Islam dalam Diskursus Filsafat
Pendidikan

Secara ontologis, karakteristik ajaran Islam bukanlah sekadar atribut sosiologis yang
menempel secara artifisial, melainkan representasi dari hakikat kebenaran yang bersumber dari
Wahyu. Dalam diskursus filsafat pendidikan, karakteristik ini dipahami melalui lensa Islamic
Worldview (Pandangan Alam Islam), sebuah kerangka metafisika yang mendasari bagaimana
seorang Muslim memaknai eksistensi diri, alam, dan Tuhan.?

Konseptualisasi ini membedakan Islam secara diametral dari sistem pendidikan sekular yang
memisahkan otoritas transendental dari realitas empiris. Landasan ontologis ini berpijak pada
prinsip bahwa ilmu pengetahuan tidaklah bebas nilai (value-free), melainkan terikat pada nilai-
nilai ketuhanan (value-laden). Menurut Dr. Hambali, karakteristik ajaran Islam merupakan
hasil dialektika yang harmonis antara nalar manusia dan otoritas teks suci.*

Dalam konteks pendidikan, hal ini berimplikasi pada pembentukan "Adab" di atas "Keahlian".
Jika pendidikan Barat menitikberatkan pada transfer of knowledge untuk menciptakan manusia
yang produktif secara material, maka ontologi pendidikan Islam bertujuan untuk melakukan
transfer of values guna membentuk manusia paripurna (insan kamil).

Lebih jauh lagi, konseptualisasi karakteristik Islam mencakup integritas antara dimensi thabat
(tetap) dan murunah (elastis). Pengertian ini memberikan ruang bagi Islam untuk tetap
memegang teguh prinsip-prinsip absolut (seperti tauhid dan keadilan), namun tetap adaptif

3 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Prolegomena to the Metaphysics of Islam (Kuala Lumpur: ISTAC, 1995),
him. 15.
4 Hambali, Filsafat Ilmu Islam dan Barat: Dialektika, Sejarah, dan Epistemologi (Malang: Madani Media, 2021),
him. 82.
Jurnal limu Pengetahuan dan Pendidikan Islam (JIPPI) 26
https://jurnal.maziyatulilmi.com




terhadap perkembangan sains dan teknologi.’ Karakteristik ini menjadi benteng epistemologis

agar pendidikan Islam tidak terjebak dalam stagnasi tradisionalisme maupun liberalisme yang
kebablasan.

Dalam perspektif yang lebih spesifik, ontologi karakteristik Islam berpijak pada konsep
(Tauhidullah) sebagai pusat gravitasi ilmu pengetahuan. Konseptualisasi ini memandang
bahwa tidak ada pemisahan antara subjek yang mengetahui (the knower) dan objek yang
diketahui (the known), karena keduanya berada di bawah payung penciptaan Ilahi. Hal ini
sangat kontras dengan ontologi Barat yang terjebak dalam dualisme Kartesian—pemisahan
antara materi dan roh, atau antara sains dan nilai.°

Karakteristik Islam secara ontologis juga mencakup dimensi Teleologis. Artinya, ilmu dalam
Islam memiliki tujuan akhir (ghayah) yang jelas, yaitu pengabdian kepada Allah. Pendidikan
tidak hanya dipandang sebagai alat transformasi sosial-ekonomi (sebagaimana teori
fungsionalisme Barat), tetapi sebagai sarana penyucian jiwa (fazkiyatun nafs). Al-Ghazali
dalam 7hya’ Ulumuddin menegaskan bahwa karakteristik ilmu yang bermanfaat adalah ilmu
yang mendekatkan pemiliknya kepada akhirat, bukan sekadar kemahiran retorika atau
penguasaan materi duniawi semata.’

B. Tipologi Fundamental Ajaran Islam: Distingsi Nilai dan Implikasi Metodologis

Tipologi karakteristik Islam mencerminkan keunikan sistem nilai yang tidak dimiliki
oleh kepercayaan global lainnya. Distingsi ini dapat diklasifikasikan ke dalam beberapa pilar
fundamental sebagai berikut:

1. Rabbaniyah (Theocentricity)

Karakteristik utama yang membedakan Islam adalah sifatnya yang Rabbaniyah, yakni
semua aspek kehidupan berorientasi dan bersumber dari Allah SWT. Dalam sistem
kepercayaan lain, Sering kali terjadi dikotomi antara yang sakral dan profan. Namun, dalam
Islam, aktivitas keilmuan dan sosial adalah bentuk ibadah (pengabdian) kepada Sang Pencipta.®
mplikasi metodologisnya adalah penerapan kurikulum yang mengintegrasikan ayat-ayat
Qauliyah (teks) dan Kauniyah (fenomena alam) secara simultan.

Distingsi pertama terletak pada dimensi Rabbaniyah. Secara teoretis, Islam memiliki karakter
Mashdariyyah, yakni sumber hukumnya (Al-Qur’an) bersifat purely divine tanpa intervensi
tangan manusia dalam teksnya. Ini berbeda dengan banyak sistem kepercayaan global yang
sumbernya telah mengalami proses historisitas manusiawi yang sangat tebal.’

Dalam pendidikan, pilar ini melahirkan metodologi yang disebut Metode Tauhid.
Implikasinya, ilmu pengetahuan bukan hanya untuk memuaskan rasa ingin tahu
(intelektualisme murni), melainkan sebagai sarana untuk merealisasikan kehendak Tuhan di

5 Yusuf al-Qardhawi, Al-Khashais al-Ammabh lil Islam (Kairo: Maktabah Wahbah, 2017), him. 45.
6 Seyyed Hossein Nasr, The Need for a Sacred Science (New York: State University of New York Press, 1993),
him. 34.
7 Abu Hamid Al-Ghazali, lhya’ Ulumuddin, terj. Moh. Zuhri (Semarang: Asy-Syifa, 1992), Jilid 1, him. 56.
8 Mulyadhi Kartanegara, Menyibak Tirai Keajiban: Epistemologi Islam (Bandung: Mizan, 2003), him. 110.
9 Muhammad Yusuf Musa, Al-Islam: Hagiqatuhu wa Atharuhu fi al-Madaniyyah (Kairo: Dar al-Ma'arif, 1990),
him. 72.
Jurnal limu Pengetahuan dan Pendidikan Islam (JIPPI) 27
https://jurnal.maziyatulilmi.com




muka bumi. Dr. Hambali menegaskan bahwa tanpa pilar Rabbaniyah, ilmu pengetahuan akan
kehilangan ruh moralnya dan cenderung menjadi destruktif.'”

2. Al-Wasathiyah (Equilibrium and Moderation)

Islam memosisikan diri sebagai Ummatan Wasathan, yang secara metodologis berarti
menolak segala bentuk ekstremitas. Karakteristik ini menciptakan keseimbangan antara hak
individu dan kewajiban sosial, serta antara kebutuhan jasmani dan rohani.!! Dalam dunia
pendidikan, moderasi ini mewujud pada keseimbangan penggunaan otoritas akal (Burhani) dan
kejernihan intuisi (/rfani), sehingga ilmu yang dihasilkan tidak hanya logis secara rasional
tetapi juga memberikan kedamaian spiritual.

Karakteristik Syumul (komprehensif) dalam Islam melampaui konsep totalitarianisme politik
maupun holisme sekular. Islam mengatur spektrum kehidupan dari mikroskopis (adab
personal) hingga makroskopis (tata laksana negara dan lingkungan).

Distingsi nilai di sini adalah Ketiadaan Dikotomi. Islam menolak pemisahan antara urusan
privat dan publik, atau antara sains dan etik. Dalam diskursus filsafat, ini disebut sebagai Unity
of Knowledge. Al-Faruqi menyebut tipologi ini sebagai basis untuk melakukan Islamisasi ilmu
pengetahuan, di mana setiap cabang ilmu (fisika, ekonomi, sosiologi) harus memiliki "napas"
ketauhidan yang sama.'?

3. Al-Syumul (Comprehensive Integrity)

Berbeda dengan sistem sekular yang mendikotomikan agama dengan sains,
karakteristik Islam adalah Syumul atau menyeluruh. Islam tidak hanya mengatur tata cara
peribadatan ritual, tetapi juga menyediakan kerangka etis bagi ekonomi, politik, dan
kesehatan.!® Karakteristik komprehensif ini memastikan bahwa seorang intelektual Muslim
tidak mengalami keterbelahan kepribadian (split personality); ia bisa menjadi ilmuwan yang
hebat sekaligus hamba yang taat.

Wasathiyah sering kali disalahpahami hanya sebagai "jalan tengah" yang kompromistis. Secara
akademik, Wasathiyah adalah Keseimbangan Dinamis antara dua kutub ekstrem:

1. Antara Rasionalisme Ekstrem dan Fideisme (Iman Buta): Islam menggunakan akal sebagai
instrumen, namun wahyu sebagai kompas.

2. Antara Individualisme dan Kolektivisme: Islam menjamin hak milik pribadi namun
mewajibkan zakat sebagai tanggung jawab sosial.

Tipologi ini menjadikan Islam sebagai agama yang moderat (middle path), yang secara
metodologis mampu menyerap kemajuan zaman tanpa harus kehilangan identitas
fundamentalnya.'*

10 Hambali, Filsafat lImu Islam dan Barat (Malang: Madani Media, 2021), him. 105.
11 Mohammad Muslih, "Epistemologi Islam dan Tantangan Modernitas," Jurnal Filsafat Islam, Vol. 12, No. 2
(2020), him. 145.
12 |smail Raji al-Farugqi, Al-Tauhid: Its Implications for Thought and Life (Virginia: IIT, 1992), him. 48.
13 Hamid Fahmy Zarkasyi, Misykat: Refleksi Tentang Pandangan Hidup Islam (Jakarta: INSISTS, 2012), him. 67.
1 yusuf al-Qardhawi, Kalimat fi al-Wasathiyah al-Islamiyyah wa Ma’alimiha (Kairo: Dar al-Syuruq, 2011), him.
35.
Jurnal limu Pengetahuan dan Pendidikan Islam (JIPPI) 28
https://jurnal.maziyatulilmi.com




4. Al-Alamiyah (Universal Humanism)

Karakteristik ini menegaskan bahwa Islam adalah ajaran trans-nasional yang
melampaui sekat-sekat etnisitas dan geografi. Distingsi nilai ini memberikan dasar bagi
pluralisme yang berkeadilan, di mana kemuliaan manusia tidak diukur dari ras atau status
sosial, melainkan dari tingkat ketakwaannya (fagwa). Dalam kaitan dengan tantangan global,
karakteristik alamiyah menjadikan Islam sebagai solusi bagi konflik kemanusiaan melalui
prinsip kesetaraan universal.'

Islam mengusung nilai kemanusiaan yang universal, namun berbeda dengan humanisme
sekular Barat yang menempatkan manusia sebagai "Tuhan" atas dirinya sendiri (self-
sovereignty). Humanisme Islam bersifat Mugayyadah (terikat), yakni memuliakan derajat
manusia karena ia adalah Khalifah (wakil) Allah. Distingsi ini memastikan bahwa hak asasi
manusia dalam Islam tidak boleh bertentangan dengan hak Allah. Metodologi ini mencegah
manusia jatuh ke dalam perilaku hedonisme dan amoralitas atas nama kebebasan individu.'®

5. Al-Inqgiyad dan Etika Profetik (Prophetic Ethics)

Karakteristik Islam yang sangat distingtif adalah adanya keterikatan antara ilmu dan
amal (integrasi etik). Dalam filsafat Barat, seorang ilmuwan bisa sangat ahli dalam bidangnya
namun tidak memiliki integritas moral karena ilmu dipandang netral. Sebaliknya, tipologi
Islam menekankan pada kriteria Etika Profetik. Karakteristik ini menuntut agar setiap
pengembangan ilmu pengetahuan harus disertai dengan tanggung jawab moral (amanah).
Kuncoro dalam studinya menyebutkan bahwa distingsi ini menjadikan Islam sebagai agama
yang tidak hanya menawarkan jalan keselamatan spiritual, tetapi juga tatanan etik bagi
kemajuan teknologi agar tidak destruktif terhadap kemanusiaan.'’

Inilah tipologi yang membuat Islam bertahan melintasi berbagai zaman (¢rans-temporal). Islam
memiliki unsur Thawabit (tetap) pada aspek akidah dan ibadah mahdhah, namun memiliki
unsur Mutaghayyirat (fleksibel/berubah) pada aspek muamalah dan teknis keilmuan. Secara
metodologis, hal ini memungkinkan terjadinya Ijtihad Kontemporer. Inilah yang disebut Dr.
Hambali sebagai dialektika antara teks yang terbatas dan realitas yang tidak terbatas. Tanpa
karakteristik ini, Islam akan dianggap kuno; namun tanpa aspek 7habat, Islam akan kehilangan
jati dirinya.'®

6. Al-Waqi’iyyah (Empirical Realism within Transcendent Frame)

Islam memiliki karakteristik realisme-praktis. Islam tidak memuja ide-ide abstrak yang
tidak dapat diaplikasikan. Namun, realisme Islam berbeda dengan realisme materialistik Barat.
Tipologi Waqi'iyyah Islam mengakui realitas materi, namun tetap menempatkannya di bawah
kontrol nilai-nilai transendental.!® Hal ini menciptakan metodologi yang pragmatis namun
tetap berbasis prinsip (principled pragmatism). Dalam konteks pendidikan, ini berarti

15 Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed M. Naquib Al-Attas (Bandung: Mizan,
2003), him. 192.
16 sayyid Qutb, Khashais al-Tashawwur al-Islami wa Mugawwimatuhu (Kairo: Dar al-Syuruq, 1992), him. 112.
17 Kuncoro Hadi, "Kritik Atas Epistemologi Barat Modern," Jurnal Pemikiran Islam, Vol. 15, No. 1 (2019), him.
22-25.
18 Dr. Hambali, Filsafat llmu Islam dan Barat, him. 120.
1% Ismail Raji al-Farugqi, Islamization of Knowledge: General Principles and Work Plan (Herndon: IlIT, 1982), him.
12.
Jurnal limu Pengetahuan dan Pendidikan Islam (JIPPI) 29
https://jurnal.maziyatulilmi.com




kurikulum Islam harus mampu menjawab tantangan zaman (modernitas) tanpa harus
melakukan kompromi terhadap nilai-nilai fundamental (akidah).

Secara metodologis, pilar ini melahirkan prinsip Pragmatisme Berprinsip (Principled
Pragmatism). Dalam dunia pendidikan, hal ini berimplikasi pada kurikulum yang adaptif
terhadap revolusi industri dan teknologi digital, namun tetap memiliki filter etis yang rigid.
Islam tidak menolak realitas perubahan, tetapi Islam mengarahkan perubahan tersebut agar
tidak mendegradasi martabat kemanusiaan. Sebagaimana dijelaskan oleh Dr. Hambali,
metodologi Wagqi’iyyah memungkinkan adanya ijtihad metodis dalam sains: ilmuwan Muslim
boleh menggunakan instrumen Barat, namun dengan tujuan (ghayah) yang sesuai dengan
prinsip tauhid.?°

7. Integrasi Bayani, Burhani, dan Irfani (Epistemologi Jabiri)

Muhammad Abid al-Jabiri menawarkan kritik tajam bahwa stagnasi pemikiran Islam
disebabkan oleh "perang" antara ketiga nalar ini secara parsial. Pengembangan integrasi ini
bukan sekadar menggabungkan ketiganya, melainkan membangun Sirkularitas Epistemis:

1. Nalar Bayani (Teks): Berperan sebagai otoritas epistemis primer yang menjaga
orisinalitas nilai. Tanpa Bayani, ilmu pengetahuan akan kehilangan arah moral dan
terjerumus dalam relativisme ekstrem.

2. Nalar Burhani (Rasio & Empiris): Berperan sebagai instrumen validasi akal terhadap
fenomena alam. Burhani adalah mesin penggerak sains dan teknologi. Dalam
pendidikan S2, Burhani diwujudkan melalui metodologi riset yang ketat dan logis.

3. Nalar Irfani (Intuisi/Gnosis): Berperan sebagai dimensi "rasa" dan etika spiritual. Irfani
mencegah seorang ilmuwan menjadi robot intelektual yang cerdas secara kognitif
namun buta secara afektif.

Sinergi ketiganya menciptakan manusia yang memiliki ketajaman intelektual Barat (Burhani)
namun memiliki keteguhan prinsip Timur (Bayani) dan kedalaman spiritualitas tasawuf
(Irfani). Inilah yang disebut oleh Dr. Hambali sebagai Epistemologi Terpadu, sebuah antitesis

terhadap dikotomi ilmu yang memisahkan antara "ilmu agama" dan "ilmu umum".?!

PENUTUP
Kesimpulan

Kajian komparatif ini menegaskan bahwa distingsi fundamental antara pendidikan
Islam dan Barat berakar pada basis ontologis yang saling bertolak belakang. Karakteristik
ajaran Islam berpijak pada Pandangan Dunia Islam (Islamic Worldview) yang menempatkan
Wahyu sebagai otoritas epistemis tertinggi, yang secara organik menyatukan peran rasio dan
empirisme dalam satu kesatuan tauhid. Sebaliknya, pendidikan Barat modern terjebak dalam
paradigma sekular-positivistik yang memarginalkan dimensi transendental dari ruang lingkup
keilmuan.

Keunikan Islam terletak pada kemampuannya mengonstruksi tatanan nilai yang
integralistik, di mana karakteristik Rabbaniyah (teosentrisitas) senantiasa berkelindan dengan
Insaniyah (humanisme). Melalui prinsip Wasathiyah dan Syumuliyah, Islam menawarkan

20 Hambali, Filsafat lImu Islam dan Barat: Dialektika, Sejarah, dan Epistemologi (Malang: Madani Media, 2021),
him. 145.
21 Ipid., him. 160.
Jurnal limu Pengetahuan dan Pendidikan Islam (JIPPI) 30
https://jurnal.maziyatulilmi.com




ekuilibrium antara kebutuhan profan dan sakral. Sintesis antara nalar Bayani, Burhani, dan
Irfani membuktikan bahwa Islam memiliki metodologi yang lengkap untuk menjawab krisis
disorientasi moral yang diakibatkan oleh dikotomi ilmu pengetahuan di Barat. Dengan
demikian, karakteristik Islam bukan sekadar identitas keagamaan, melainkan sebuah sistem
kebenaran universal yang trans-temporal dan trans-spasial.

Implikasi dan Rekomendasi

Secara teoretis, penelitian ini mengimplikasikan perlunya dekonstruksi terhadap pengaruh
sekularisme dalam kurikulum pendidikan Islam kontemporer. Sebagai langkah strategis,
direkomendasikan kepada para akademisi dan pemegang kebijakan pendidikan tinggi untuk:

1. Rekonstruksi Epistemologis: Mengintegrasikan metode Bayani, Burhani, dan Irfani
sebagai fondasi metodologi riset di seluruh disiplin ilmu, guna menghapus dikotomi
antara ilmu agama dan ilmu umum.

2. Filtrasi Metodologis: Mahasiswa pascasarjana harus melakukan filterisasi kritis
terhadap metodologi Barat dengan mengadopsi aspek teknisnya namun menolak basis
filosofis sekularnya, sesuai dengan prinsip Islamisasi ilmu pengetahuan.

3. Orientasi Aksiologis: Mengarahkan setiap luaran penelitian agar memiliki kemanfaatan
praktis yang berbasis pada etika profetik demi kemaslahatan umat manusia secara
global.

REFRENSI

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Prolegomena to the Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur:
ISTAC, 1995.

Al-Faruqi, Ismail Raji. Al-Tauhid: Its Implications for Thought and Life. Virginia: International
Institute of Islamic Thought (IIIT), 1992.

. Islamization of Knowledge: General Principles and Work Plan. Herndon:
International Institute of Islamic Thought (IIIT), 1982.

Al-Ghazali, Abu Hamid. 7hya’ Ulumuddin. Diterjemahkan oleh Moh. Zuhri. Semarang: Asy-
Syifa, 1992.

Al-Jabiri, Muhammad Abid. Bunyah al-'Aql al-'Arabi. Beirut: al-Markaz al-Tsaqafi al-'Arabi,
1991.

—— Nahnu wa al-Turats. Casablanca: al-Markaz al-Tsaqafi al-Arabi, 1993.

. The Formation of Arab Reason: Text, Tradition and the Construction of Modernity in
the Arab World. London: 1.B. Tauris, 2009.

Hadi, Kuncoro. "Kritik Atas Epistemologi Barat Modern." Jurnal Pemikiran Islam 15, no. 1
(2019): 20-38.

Hambali. Filsafat llmu Islam dan Barat: Dialektika, Sejarah, dan Epistemologi. Malang:
Madani Media, 2021.

Hidayat, A. "Metode Keilmuan Islam dalam Perspektif Abed al-Jabiri." Jurnal Filsafat Islam
12, no. 2 (2018): 145-160.

Kartanegara, Mulyadhi. Integrasi Ilmu: Sebuah Rekonstruksi Holistik. Jakarta: Arasy, 2006.
Jurnal limu Pengetahuan dan Pendidikan Islam (JIPPI) 31
https://jurnal.maziyatulilmi.com




——— Menyibak Tirai Keajiban: Epistemologi Islam. Bandung: Mizan, 2003.

Musa, Muhammad Yusuf. A/l-Islam: Hagiqatuhu wa Atharuhu fi al-Madaniyyah. Kairo: Dar
al-Ma'arif, 1990.

Muslih, Mohammad. "Epistemologi Islam dan Tantangan Modernitas." Jurnal Filsafat Islam
12, no. 2 (2020): 140-158.

. Filsafat Ilmu: Kajian atas Asumsi Dasar Paradigma dan Model Epistemologi
Keilmuan. Yogyakarta: Lesfi, 2016.

Nasr, Seyyed Hossein. Knowledge and the Sacred. New York: State University of New York
Press, 1989.

. The Need for a Sacred Science. New York: State University of New York Press, 1993.
Qardhawi, Yusuf. AI-Khashais al-Ammah lil Islam. Kairo: Maktabah Wahbah, 2017.

— . Kalimat fi al-Wasathiyah al-Islamiyyah wa Ma’alimiha. Kairo: Dar al-Syuruq, 2011.

Qutb, Sayyid. Khashais al-Tashawwur al-Islami wa Mugawwimatuhu. Kairo: Dar al-Syurug,
1992.

Wan Daud, Wan Mohd Nor. Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed M. Naquib Al-Attas.
Bandung: Mizan, 2003.

Zarkasyi, Hamid Fahmy. Misykat: Refleksi Tentang Pandangan Hidup Islam. Jakarta:
INSISTS, 2012.

. Tamaddun: Konstruksi Peradaban Islam. Ponorogo: UNIDA Press, 2020.

Jurnal limu Pengetahuan dan Pendidikan Islam (JIPPI) 32
https://jurnal.maziyatulilmi.com



